
Zeichen, die nach Deutung suchen 

Zur Begegnung mit dem Werk Frederick Bunsens 

 

B e f u n d e  

 

Zeichen. Wer dem Werk, wer den Werken Frederik Bunsens begegnet, den befällt eine 

eigenartige Form der Erinnerung: In den Bildern finden sich Zeichen, die in irgendeiner 

Weise an Schrift gemahnen und dennoch keiner bekannten Schrift der Welt angehören – 

außer vielleicht jener Schrift, die Kinder schreiben, bevor sie das Schreiben in der Schule 

lernen. Ulla Hahn erinnert an eine solche Schrift in ihrem letzten Buch, wenn sie die 

Geschichtensteine des Großvaters benennt, die aus der vorliteralen, aus der oralen 

Entwicklungsphase stammen und der erzählenden Phantasie Wege erschließen. 

Als Erwachsene stehen wir den Zeichen in Bunsens Bildern gegenüber und stellen dann 

fest, dass da anscheinend nichts zu lesen ist. Als Reaktion bleibt der Wunsch, dennoch 

verstehen zu wollen, oder es entwickelt sich ein Unwille darüber, dass da Zeichen sind, die 

anscheinend für nichts als für sich selber stehen. 

 

Zitate. Vierecke, schwarz oder rot, Übermalungen, Fundstücke aus der Computerwelt, 

Selbstzitate, Imaginationen aus der Welt der Natur, ein gemalter Schmetterling zum Beispiel. 

Mitten unter Zeichen und Farben findet das Auge Halt an offensichtlich Bekanntem, das hier 

auf der Fläche inmitten von Schlieren und ineinander übergehenden Farben und Zeichen 

einen Ort gefunden hat. Und wieder das Befremden darüber, was den Sinn dieses Ortes, 

was den Sinn dieses Zeichens an diesem Ort ausmacht, erst recht dann, wenn ein 

sprechender Titel den Zwiespalt zwischen eigener Wahrnehmung und zugesellter Aussage 

noch vertieft oder wenn das Bild gar den vielsagenden Namen „ohne titel“ trägt. 

 

Bewegung. Expression. Eindeutig und unmissverständlich ist, dass hier Bewegung 

Ausdruck findet, dass das Bild ein geronnener Prozess ist, dass – noch Bild geworden – der 

Prozess auf seiner Dynamik besteht, dass, wer das Bild betrachtet, sich dieser Dynamik 

kaum entziehen kann und – das mag mancher als Ärgernis empfinden – in die 

Auseinandersetzung damit gezogen wird. Rätselhaft bleibt für den Betrachter der Prozess 

selbst, rätselhaft bleibt, was da nach Ausdruck sucht. Nur dass es sich um Expression 

handelt, ist unzweifelhaft. 

 

 

W a h r n e h m u n g  

 

Sehen. Etwas fällt uns in die Augen, wenn wir die Augen geöffnet haben – und bisweilen 

erscheinen Bilder auch bei geschlossenen Augen vor unserem inneren Auge. Das kann ganz 

passiv geschehen, aus dem Augenblick heraus, eine Geste, ein Zeichen, ein Gesichtszug, 

ein Bild... Es kann auch ein bewusster Akt der Zuwendung sein. Dieser Akt, dieses 

Geschehen liegt vor der Erfahrung. Es ist – wieder nur einen Augenblick lang -  pure 

Wahrnehmung. 

So geht es auch mit Bunsens Werken: Im Ausstellungsraum, in der Galerie begegnen wir 

ihnen aktiv, absichtlich, weil wir dorthin gegangen sind mit dem Ziel der Begegnung; im 



 2 

öffentlichen Raum, in der Kirche stoßen die Bilder zufällig auf uns. Und wir sind diesem 

Zufall ausgesetzt: 

Ein Muster, Farben, Striche, Krümmungen – doch kaum hat sich das Gesehene unseres 

Auges bemächtigt, ist es nicht mehr nur, was es ist: Farben, Striche, Krümmungen. 

 

Wertung. Interpretation. Vorurteil. Im Gegenzug bemächtigt sich nun etwas aus unserer 

Welt des Gesehenen. Erinnerungen werden wach; schon Gesehenes, Erfahrenes verbindet 

sich mit dem eben Gesehenen. Die Wahrnehmungssituation – Ausstellung, Galerie, 

öffentlicher Raum ... – schafft weitere Filter und Anhängsel, unsere momentane Verfassung 

kommt ins Spiel und vielleicht sogar noch viel mehr von all dem, was wir im Laufe unseres 

Lebens erlebt und uns angeeignet haben. Wissen um die Bedeutung von Motiven, 

kunstgeschichtliche, ikonographische Erinnerungen mischen sich ein. Und so entsteht ein 

erstes Urteil über das Gesehene, eine Wertung und eine immanente Interpretation, die 

zunächst unreflektiert bleibt. 

Bunsens Bilder konfrontieren in spezifischer Weise mit diesem Wahrnehmungsanteil, indem 

sie (s. Befunde) Vertrautes mit Befremdlichem verbinden, indem sie Zeichen setzen, die 

ihren Sinn nicht preisgeben, indem sie in der Artikulation von Dynamik keineswegs ohne 

Weiteres auf den Grund dieser Dynamik verweisen. 

 

Emotion. Nachdem das erste Urteil, die spontane Wertung einen Zusammenhang herstellt 

zwischen dem äußeren Gesehenen und dem inneren Erlebten und Angeeigneten, entsteht 

mit Notwendigkeit Beziehung zwischen dem Ich des Betrachters und dem anderen 

Betrachteten. Und aus dieser Beziehung heraus ergeben sich Emotionen: Zustimmung, 

Abwehr, Befremden, Gleichgültigkeit, Aggression... Auch diese Emotionen sind notwendiger 

Bestandteil des gesamten Wahrnehmungsprozesses. Die Wertung stellt das gerade 

Gesehene in den persönlichen Kontext, dient also der Adaption. Die daraus resultierende 

Emotion integriert das Gesehene und Gewertete in unsere Biographie – oder vielleicht 

besser: in unsere Existenz – oder stößt es ab und sondert es aus. 

Um so fremder das Gesehene gewertet wird, umso eher entstehen Abstoßungsprozesse; je 

näher und bekannter das Gesehene gewertet wird, je eher kommt es zu zustimmender 

Adaption und damit zur Bestätigung des eigenen Soseins. 

 

Reaktion. „Und das soll Kunst sein...? Das hätte ich auch gekonnt...“ Das sind nicht ganz 

seltene Reaktionen, die am Ende des Wahrnehmungsprozesses von Bunsens Kunst stehen. 

Genauso gibt es verständnisloses Staunen, verärgerte Sentenzen, erschrecktes Innehalten, 

Betroffenheit... 

All dies sind Reaktionen, wie sie auch in anderen Wahrnehmungs- und 

Kommunikationsprozessen vorkommen. An ihnen zeigt sich, in wie hohem Maße unsere 

eigene Weltkonstruktion unsere Wahrnehmung und damit auch die Selektion des 

Wahrgenommenen (und damit die Weiterentwicklung) beeinflusst. Mit einer häufig zitierten 

chassidischen Weisheit lässt sich dieses Phänomen auf den Punkt bringen: „Ich sehe nicht, 

was ist, ich sehe, wie ich bin.“ 

 

Nun ist es nicht erstaunlich, dass im Kontext mit visueller Kunst – wie übrigens mit Kunst 

überhaupt – das Thema Wahrnehmung angesprochen wird, sind doch künstlerische 

Artikulationen in besonderer Weise Gegenstand von Wahrnehmung. 

 



 3 

Reflexion. Während die alltäglichen Wahrnehmungsprozesse – z.B. als wesentliche Teile 

von Kommunikation – zum größeren Teil problemlos zu verlaufen scheinen und zu einem 

anderen Teil offensichtlich kritisch sind, verläuft die Wahrnehmung von Gegenwartskunst, 

wenn sie diesen Namen verdient, immer kritisch. In die Krise geratene Wahrnehmung bedarf 

zu ihrer Klärung der Reflexion. Und es scheint fast, als provoziere Gegenwartskunst 

unentwegt dieses Reflexionsprozess. 

Diese Reflexion richtet sich auf drei Ebenen: Den Betrachter, den wahrgenommenen 

Gegenstand und den Wahrnehmungsprozess selbst. Indem der Umgang mit 

Gegenwartskunst diesen Reflexionsprozess einfordert, trägt er zur Sensibilisierung von 

Wahrnehmung überhaupt bei. 

Die folgenden Überlegungen sind – provoziert von Bunsens Werken – Elemente eines 

solchen Reflexionsprozesses. 

 

 

K r i t i k  

 

Was soll das?. Diese Frage lösen Bunsens Bilder, diese Frage löst Bunsens Kunst ohne 

Zweifel aus, gleichgültig, ob es sich um einzelne Objekte oder ob es sich um eine ganze 

Installation handelt. Ein Beispiel dafür sind die Arbeiten in der Ludwigsburger Reithalle und in 

der Winnender Kirche. Diese Frage ist Symptom des Befremdetseins. Fremde – ein schönes 

Wort im Deutschen – ist das, was aus der Ferne kommt. Und Ferne ist nicht nur jenseits der 

Grenzen von Heimat, sondern schon jenseits der Grenzen des eigenen Ich. 

 

Irritation durch solche Fremde kommt nur dann auf, wenn die andere Fremde auf die eigene 

Fremde stößt, wenn also an dem, was uns da im Bild oder Objekt begegnet etwas ist, das 

unsere eigene Ich-Konstruktion, die fast immer auf Ausgrenzung und Selektion beruht, stört.  

Wenn sich hier eine Korrespondenz herstellt, dann entsteht der Wunsch, entweder diese 

Wahrnehmung zu stornieren, um die Störung zu beenden. Oder es ebtsteht ein Prozess der 

Auseinandersetzung, der im besten Falle zu einem Mehr an Ich-Integration führt  und damit 

einen Schritt in  unserer Weiterentwicklung darstellt. 

So mögen beispielsweise die chaotische Ordnung und die expressive Dynamik  von 

Bunsens Bildern mit dem eigenen Chaos und der Dynamik des Unbewussten im Betrachter 

korrespondieren. Die Bilder zeigen also vielleicht - als Artikulation eines Anderen -  was wir 

selber um des eigenen Komforts und Friedens willen lieber bedeckt halten möchten. 

 

"Transzendieren" und "Transzendenz" sind Lieblingsworte von Bunsen, wenn er von seinen 

Hervorbringungen spricht. Und auch wenn diese Worte an Religion und Theologie erinnern, 

haben sie doch nur sehr vermittelt mit dieser Welt zu tun. Bunsen beschreibt damit einen 

Überschreitungsprozess, der sich nach Versöhnung streckt: Versöhnung des eigenen 

Fremden mit dem eigenen Nahen und in diesem Sinn dann auch Versöhnung des eigenen 

Nahen mit dem anderen Fremden. Der Wahrnehmungsprozess, den die Begegnung mit 

Bunsens Werken auslöst, intendiert solche Versöhnung - augenblicksweise. Die Versöhnung 

des Fremden in mir mit den bewussten Konstruktionen meines Ich heißt "Ich-Werden" oder 

auch "Menschwerdung".  

In der Beschreibung des Entstehungsprozesses seiner Bilder beschreibt Bunsen einen 

solchen Vorgang aus dem Blick der Schaffens sehr genau: 



 4 

1. Ein innerliches Spannungsmoment besteht in der Unzufriedenheit mit sich oder seiner Umwelt. 

Dazu gehören auch Neugier, emotionelle Aufladung, Rausch, Erotik, Sorge, Not, Angst usw. 

2. Dem innerlichen Spannungsmoment wird in kreativer Auseinandersetzung (Engagement) mit sich, 

Ort (Umgebung) und Mitteln - je nach Eigenschaft - in einem Akt des Wollens geantwortet oder 

begegnet. 

3. Im Spiel und Experiment überschreite ich Grenzen (Prozeß, Mittel, Selbst, Umgang). 

4. In der Schwebe der Handlung, zwischen mir und meinem Ergebnis, wird der Sinn des 

aufgenommenen Prozesses und dessen Formung aus der Verdichtung und dem Zusammenhang 

seiner gesamten Einflüsse, Mittel und Faktoren ersichtlich - wird er erst in diesem als Kunst 

ersichtlich und der Schöpfer als Künstler bezeichnet werden. 

 

Der Künstler geht um (handelt) mit gewählten Mitteln der Farb-, Form- und Stoffwelt, oder mit 

anderen für seine Kunst bestimmten Mitteln, die für das charakteristische Wesen der Handlung am 

geeignetsten sind. Seine Kunsthandlung und/oder sein Handlungsergebnis sind eine Antwort auf die 

immer wieder auftauchende Frage des Lebenssinns. Die Spannung des Künstlers ebbt erst in der 

Vollendung seiner Handlung ab. 

Das Handlungsergebnis des Künstlers ist eine Verschmelzung und Zeitgenossenschaft in sich selbst, 

von Ort und Mitteln, in denen der Künstler erneut zu sich findet bzw. er selbst wird. In dieser 

Erkenntnis ist er mit sich versöhnt. Findet diese Versöhnung nicht statt, besteht fortwährend ein 

geladenes Spannungsfeld im Künstler, bis es schließlich in der Verschmelzung aller Faktoren der 

Handlung »aufgehoben« wird (als Novum, jedoch in Identität und Differenz). 

Das Werden des schöpfenden Menschen wird aus der Kunsthandlung und/oder im Handlungs-

Ergebnis ersichtlich. Sein Geworden-Sein macht sich sichtbar im Handlungs-Resultat. Daraus bezieht 

er seine Bezeichnung als »Künstler«. Erst dadurch weiß er, wer er ist und weshalb überhaupt 

geschaffen wurde, und der Betrachter erkennt es in der Transzendenz dieser Sphäre.1 

 

Aufgabe des Betrachters dieser Kunst könnte es also sein, auf der anderen, der 

Wahrnehmungsseite diesen Prozess ebenso zu reflektieren. Wie der Entstehungsprozess 

gleichermaßen die intuitive Handlung wie die bewusste Intention kennt, so hat sich auch die 

Wahrnehmungsreflexion diesen beiden Ebenen zu stellen. In beiden Fällen ist die Reflexion 

eine Notwendigkeit - anders als in alltäglichen Kommunikationsprozessen. Allerdings ist 

Reflexion immer Re-flexion, etwas Nachgetragenes also, das sich dann allerdings in den 

jeweiligen Prozess involviert und ihn mit gestaltet. 

 

Ein Beispiel:  

Die Ausstellung in der Reithalle der Ludwigsburger Karls-Kaserne. Wie in jeder Ausstellung 

hängen dort Bilder - oder jedenfalls etwas, das an Bilder erinnert - und stehen dort Objekte. 

Das Ambiente ist eher etwas schäbig, die Atmosphäre wirkt zunächst kalt, die Wände sind 

kaum gleichmäßig geweißt in dieser von Eisensäulen getragenen Halle. Die Bilder und die 

Ascheinstallation in der Mitte des Raumes lassen deutlich Bunsens Stil erkennen, und die 

übrigen Objekte weisen sich als Artikulationen seines Künstler-Kollegen aus. 

Der erste Eindruck bim Betreten dieser Halle (Wahrnehmung - Wertung)  ist allerdings 

weniger der eine landläufigen Ausstellung als vielmehr der einer Kirche. Nun erwartet, wer in 

eine Ausstellung von Gegenwartskunst geht eben eine Ausstellung und nicht unbedingt eine 

Konnotation mit Religiösem. Und dennoch gibt es eine eigenartige Reaktion bei den 

Besuchern: Fast magisch angezogen gehen sie durch den "Mittelgang" auf das "Altarbild" an 

der Stirnseite der Halle zu und missachten dabei sogar die Asche-Installation auf dem 

Boden. 

Bei näherer Betrachtung der einzelnen Exponate wie der Gesamt-Installation stellt sich 

heraus, dass außer eine „Engel“ titulierten Stein-Licht-Skulptur nichts einen benannten 

 
1 Bunsen in: „ohne titel“. Neue Orientierungen der Kunst. Würzburg 1988, 48 



 5 

Ausdruck auf Religiöses zeigt. Wo etwa in Kirchen bisweilen Kreuzweg-Bilder hängen,zeigen 

sich hier Kunststoff-Folien mit roter Farbe bestrichen. Das „Altarbild“ selbst ist eine 

Farbkomposition, in der das Dunkle vorherrscht. Vermutlich wird sich niemand eins dieser 

„Bilder“ ins Wohnzimmer hängen; Ornamentales verweigern Bunsens Einzelobjekte in 

diesem Kontext strikt. Und vermutlich wird auch kein Museum eine der Folien käuflich 

erwerben. 

 

Dennoch geschieht hier etwas: Die intuitive Gestaltung des Raumes verwoben mit der 

Reflexion seiner Möglichkeiten und der Möglichkeiten des Materials – das alles noch einmal 

vor den Hintergrund des 11. September gestellt: So ist hier etwas gestaltet worden, das nun, 

als Gesamt, die Betrachter in seinen Bann zieht. Und offensichtlich reagieren die Besucher 

der Ausstellung darauf und beginnen sich diesem Eindruck auszusetzen und dann wohl 

auch, sich mit ihm auseinander zu setzen. 

 

Je nach eigener Situiertheit und Verfassung wird ein Betrachter sich nach dem Gefühl oder 

dem Gedanken fragen, der da evoziert wird; er wird dem Rot, dem Schwarz, der Asche 

begegnen und wird dies in einen auch ihn an „Kirche“ – als an Religion – gemahnenden 

Rahmen eingebunden finden. Bereits an dieser Stelle wird er sich fragen, ob er sich all dem 

weiter aussetzen soll. Vielleicht wird er dann weiter fragen nach der Bedeutung des 

Schwarzen im Mittelpunkt, nach dem Sinn von Rot, nach der Asche am Boden. 

 

Und so – reflektierend – gelangt er zu sich selbst und ist vor die Frage gestellt, was er selbst 

denn weiß über das Zentrum seiner Hoffnungen, seiner Träume oder seiner Ängste. Jäh 

mag in ihm das Gefühl oder der Gedanke aufstehen, ob nicht Blut und Leere, ob nicht Glut 

und Nacht die Zentren dessen sein mögen, was Leben, was dann auch „Ich“ ausmacht. 

Hier nun beginnt Aneignung, die jeder Mensch für sich vollzieht. In dem jähen Augenblick 

des Einfühlens oder des Erkennens entsteht jedenfalls ein kleiner Moment des Sich-selbst-

nahe-Seins, des „Sich-selbst-auf-der-Spur-Seins“. Das muss nicht unbedingt erfreulich 

wirken. Und doch schafft dieser Augenblick unter Umständen das Fremdeste (die Leere) mit 

dem Vertrautesten (Wie ich mein Leben verstehe...) zusammen. 

 

Es wird sich noch zeigen, in welcher Weise Bunsen diesen Weg in der Winnender Kirche 

geht. Auch dort wird es um Abstieg und Aufstieg – am Ende um Leere geht: Mitten in einer 

Kirche diesmal. 

 

Das Schweigen der Farbe. Das ist der sprechende Titel der Doppelausstellung in Rathaus 

und Kath. Kirche in Winnenden. Schreiende Farben haben wir täglich, in Nachricht, 

Wahlkampf und Werbung. Diese Farben überschreien, was ist, was wir sein wollen. Sie 

verdanken die Erlaubnis zum Geschrei dem permanenten Bedürfnis nach Inszenierung. 

Inszenierung ist das Gegenteil von Inkarnation, von Menschwerdung. 

Das bleibt uns wirklich fremd und das macht uns uns selber fremd. Nicht weil es aus der 

Ferne käme. Sondern weil es Beziehung verneint. 

Das Schweigen der Farbe ist unüberhörbar. Es schafft eine Leerstelle. Dort in der Leere 

wachsen Möglichkeiten, gedeihen Begegnung, Du, Ich – auf dem Weg zu uns. 

 

Michael Krämer, Mai 2002 


